

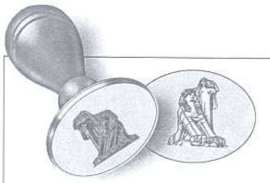
## السُّنَّة والبدعة

لشيخ الإسلام: محمد الخضر حسين

تقديم وتحقيق

و. محمد عنارة





تاريخ النشر يونيه ١٩٩٩ رقم الإسداع | ١٩٩٥ / ١٩٩٩م . الناشير المركز الرئيسي

اسم الكتاب السنة والبدعة لشيخ الإسلام: محمد الخضر حسين اسمالؤلف تقديم وتحقيق د، محمد عمارة

الترقيم الدولي | 4 - 948 - 14 - 977 - 14 - 948 الترقيم الدولي

دار تهضة مصير للطباعة والنشر والتوريع.

٨٠ المنطقة الصناعية الرابعة .

مدينة السادس من أكتوبر

ت: ۲۲۰۲۸۷ / ۱۱. (۱۰ خط وط)

فاكس: ۲۹۱،۲۹۱۱

مركز التوزيع | ١٨ ش كامل صدقى - الفجالة - القاهرة

-: YYAP.PO - OPAA.PO\Y.

فاكس: ٥٩٠٢٣٩٥ - ص.ب: ٩٦ الفجالة ،

٢١ ش أحمد عرابي - المهندسين - الجيزة

-: 3737737 - 37X7V37\Y ·

فاكس: ٢٠ ٢/٣٤٦٢٥٧٦ ص.ب: ٢٠ إمياية ،

ادارة النشر

## سبحان الله العظيم!

لقد أنعم الله ، سبحانه وتعالى ، على هذه الأمة عندما جعل وسطيتها إرادة إلهية وجَعْلا ربانيا ، وليست مجرد خيار إنساني لما هو مباح من الأمور ﴿ وكذلك جعلناكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهداءً على النَّاس ويَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهيدًا ﴾ (١).

وتميزت هذه الوسطية ، في النسق الفكرى الإسلامي ، بأنها العدل المتوازن ، والتوازن العادل ، التي تبرأ من غلوى الإفراط التفريط ، فهي تجمع من طرفي الغلو عناصر الحق ومكونات العدل ، لتكون هذه الوسطية الإسلامية الجامعة ، موقفا ثالثا ، هو اعتدال بين تطرفين ، وتوازن بين خَلَليَّن ، وعدل بين ظلمين وحق بين باطلين ، وهو المعنى الذي أصاب لبه حديث رسول الله ، بين الذي عرف فيه هذه الوسطية عندما قال : «الوسط: العدل ، جعلناكم أمة وسطا» (٢) .

فالوسطية ، في الفكر والسلوك ، هي منظار الرؤية الإسلامية لكل شئون الدين والدنيا . . والغلو ـ بطرفيه ـ هو سبيل المتنكبين سبيل المؤمنين بالإسلام! . .

(١) البقرة: ١٤٣، (٢) رواه الإمام أحمد.

ولقد كان \_ ولا يزال \_ هذا الحال هو حال الناظرين والمتعاملين مع سنة رسول الله ، يَطِيقٍ . . ضل منهم أولئك الذين غالوا في تعاملهم مع مأثورات السنة ومروياتها ، إفراطا أو تفريطا . . واهتدى الذين اتخذوا منها الموقف الوسطى ، المتسم بالتوازن والعدل والاعتدال . .

لقد غيزت النظرة الأصولية الوسطية للسنة النبوية بالتمييز ، في مرويات هذه السنة ومأثوراتها ، بين الأحاديث المتواترة وبين أحاديث الأحاد . . والتمييز في كتب السنة بين الصحاح التي وضع جامعوها شروطا للصحة رفعت من درجات الاطمئنان للمرويات ، وبين تلك الكتب التي جمع أصحابها كل المرويات ، تاركين التدقيق والفرز للعقل الناقد ، وفق قواعد علم الجرح والتعديل للرواة ولمتون ومضامين المرويات . .

والتمييز في مضامين المرويات بين «العقائد» ـ التي لابد من أخذها عن النصوص قطعية الثبوت ـ وبين «الأمور العملية» التي تحولت إلى «واقع» مارسه الناس ـ والتي يمكن ـ لذلك ـ أخذها عن أحاديث الآحاد ، ظنية الثبوت . .

كذلك ، ميز هذا المنهاج الوسطى - في التعامل مع السنة النبوية - بين :

- السنة النبوية ، التي جاءت بيانا نبويا للبلاغ القرآني ، والتي هي ، لذلك ، دين ثابت ، اكتسبت وضع الدين الإلهي من مجيئها بيانا للوضع الإلهي - أي الدين - ، .

- وسنة العبادة ، التي جاءت تفصيلا لمجمل القرآن الكريم ، وتجسيدا للمناسك والشعائر التي تمثل طاعة العباد للمعبود ، وآيات إسلام المسلمين الوجه لله . . والتي هي ، لذلك ، دين خالد ، ومطلق ديني ، لا زيادة فيها ولا نقصان منها ، ولا تغيير لها ولا تبديل ، مهما تغاير الزمان أو اختلف المكان ، أو تبدلت العادات والأعراف . .

- والسنة التشريعية ، التى مثلت أحكاما جاءت بها الأحاديث النبوية في المعاملات الدنيوية الثوابت ، المرتبطة بمنظومة القيم الثابتة ، وبالفطرة الإنسانية السوية ، التى لاتختلف باختلاف الزمان والمكان . .

ميز المنهاج الإسلامي الوسطى بين أنواع السنة هذه ـ التي هي دين مطلق وخالد ـ لأنها البيان النبوى للبلاغ القرآني ـ الذي هو جـمـاع الدين . وديوان الوضع الإلهى ـ وبين ألوان من السنة النبوية ، مثلتها أحاديث تعلقت بـ :

ـ سنة العادة ، التي فعلها أو تركها رسول الله على لعادات وأعراف اجتماعية بيئية . . أو لجبلة إنسانية . . أو لحب أو كره في مقومات حياته كإنسان . .

- والسنة غير التشريعية ، التي مارسها رسول الله على في نطاق الاجتهاد - غير المعصوم - في المتغيرات الدنيوية ، المعللة بحكم ومقاصد تتغير بتغير الوسائل المحققة لهذه الحكم وهذه المقاصد . . والتي تتعلق أساسا بالسياسات والمعاملات في التفاصيل والفروع - أي في الفقهيات - . .

- والسنة التي مثلت خصوصيات لرسول الله ، على ، والتي نص القرآن الكريم ، أو نبه الرسول ، في الأحاديث ، على أنها من خصوصياته التي لم يلزم بها أمة الإسلام . .

- كذلك ميز المنهاج الإسلامي الوسطى ـ في التعامل مع السنة النبوية ـ في في عل رسول الله ، وتركه ، بين العبادات الشوابت . . وبين المعاملات المتغيرة . . فالأولى الاقتداء فيها والتأسى هو تَعَبُّد وعبادة . . والثانية لا ثبات فيها للوسائل ولا قداسة فيها للآليات ، وإنما الدين فيها هو تحقيق المقاصد التي تتغيا المصالح الشرعية المعتبرة للعباد . .
- وميز هذا المنهاج الوسطى كذلك ، فيما تركه رسول الله ، ﷺ ، بين ما تركه لأنه منهى عنه دينا . . وبين ما تركه لعدم ظهور ما يقتضيه في عصره . . فباب الفعل لهذا المتروك مفتوح عندما تطرأ ـ مع العصور المتلاحقة ـ مقتضيات الفعل لهذه المتروكات . .

## \* \* \*

تلك معالم وغاذج ـ مجرد معالم وغاذج ـ للمنهاج الوسطى فى التعامل مع السنة النبوية . . وهو المنهاج الذى ساد طوال عصور الاجتهاد الإسلامي ، والتي دونت فيها السنة ، وقامت فيها علومها ، قسمة بارزة في علوم الحضارة الإسلامية .

وكذلك صنع المنهاج الإسلامي الوسطى في التعامل مع «البدعة» . . فالبدعة ، التي هي ضلالة ، والتي هي في النار ، هي ما خالفت كتابا أو سنة صحيحة أو أثرا تلقته الأمة بالقبول ، أو إجماعا مثل ويمثل سلطة الأمة في التشريع . .

أما الحدثات من الأمور ، والإبداعات التي يبدعها الناس عبر الزمان والمكان ، خارج نطاق ثوابت الدين وعقائده وعباداته وكليات معاملاته ومنظومة قيمه ، فإنّ معيار القبول فيها أو الرفض لها هو موقع المقاصد التي تحققها من الحلال والحرام في الدين ، وعلاقة هذه المقاصد بالمصالح الشرعية المعتبرة للعباد . . ولذلك ، فإن هذه البدع والإبداعات الحدثة تأخذ الأحكام الشرعية الخمسة . . فقد تكون واجبة . . وقد تكون مندوبة . . وقد تكون مكروهة .. وقد تكون محرمة . . وقد تكون مباحة . . وذلك وفق موقعها من تحقيق المقاصد الشرعية والمشروعة ، وليس وفق حدوثها قديما أو عدم حدوثها . . بل لقد استقر هذا المنهاج الوسطى الإسلامي ـ في التعامل مع البدعة ـ على أن الإفتاء الفردي بما يخالف رأى جمهور العلماء ليس من البدعة المذمومة دينيا . . ذلك أن الموازنة هنا ليست بين بدعة وسنة ، وإنما هي بين رأى مرجوح ــ هو الإفتاء الفردي الجديد ـ وبين رأى راجح ـ هو إفتاء جمهور العلماء ـ فكل اجتهاد في الإفتاء ـ فرديا كان أو للجمهور ـ هو استنباط حكم «ظني» ، أما البدعة الضلالة فهي الإحداث في الثابت الديني ، لأنها تُحلُّ «الظني الإنساني والنسبي البشري» محل «المطلق الديني» ، الذي هو من وضع العليم الخبير . .

لكن الفكر الإسلامي ـ في عصر التراجع الحضاري . . وفي عصر التغريب ـ أي في حقب «التقليد الموروث» و «التقليد الحداثي» ـ قد ابتلي بالانحراف عن هذا المنهاج الوسطى في التعامل مع السنة النبوية . .

فوجدنا من أهل «التقليد الموروث» من لايميزون بين ألوان المأثورات والمرويات ، فيلزمون أنفسهم ويلزمون الأمة بما لايلزم وهذا هو غلو الإفراط - ووجدنا من أهل «التقليد الحداثي» من يهدرون كل المرويات ، بدعوى «التاريخية» أو «التاريخانية» ، التي تربط كل النصوص بالزمن الذي ظهرت فيه ، والملابسات التي صاحبت نشأتها الأولى ، وذلك دون تمييز في هذه النصوص بين أقسامها التي تحدث عنها علماء الأصول ، حتى لقد جعلوها «علما» أفردوا له المؤلفات(۱) . .

إنهم لم يميزوا بين السنة التي هي دين ثابت ، لتعلقها بالبلاغ القرآني والثوابت الدينية ـ في العقائد والعبادات والقيم وثوابت المعاملات وفلسفات التشريع ومبادئه وقواعده ـ وبين السنة التي هي فقه الواقع النبوي المتغير ، ومثلها سنن العادات والخصوصيات النبوية . . فمثلوا غلو التفريط ، كما مثل أهل «التقليد الموروث» غلو الإقراط . .

وإذا كان الله ، سبحانه وتعالى ، قد أراد لهذه الأمة أن تكون وسطاً . . عدلاً . . متوازناً . . وذلك حتى تحقق الشهود الحضارى على حضارات الغلو ـ غلو الإفراط والتفريط - . .

<sup>(</sup>١) من نقائس الكتب الأصولية في هذا الفن كتاب القرافي ، شهاب الدين أحمد بن إدريس (الإحكام في التمييز ما بين الفتاوي والأحكام وتصرفات القاضي والإمام) تحقيق : الشيخ عبدالفتاح أبو غدة . طبعة حلب سنة ١٩٦٧م . وكتاب ولى الله الدهلوي (حجة الله البالغة) طبعة القاهرة سنة ١٣٥٧هـ .

وإذا كانت حياتنا الفكرية الحديثة والمعاصرة ، تعانى من الاستقطاب الحاد بين الغلاة ، في الموقف من السنة النبوية الشريفة ، فإن الحاجة تتزايد إلى تقديم الفكر «الأصولي - الوسطى» ، الذي يقدم للباحثين والقراء معالم المنهاج الوسطى في التعامل مع سنة رسول الله على ، وذلك تعميقا لمعالم هذا المنهاج الوسطى ، الذي هو وحده منظار الرؤية الإسلامية الخالصة . . و«التقليد الموروث» . . و«التقليد الحداثي» ـ إلى كلمة سواء . .

ولذلك . . ووفاء بهذا الواجب الفكري ، نقدم إلى الباحثين والقراء هذه الدراسة «الأصولية ـ المجددة» ـ عن (السنة والبدعة) ـ لواحد من أعلام الأصولية الإسلامية المجددة . . الإمام الأكبر الشيخ محمد الخصر حسين (١٢٩٣ ـ ١٣٧٧ هـ ١٨٧٦ ـ ١٩٥٨م)(١) . .

سائلين المولى ، سبحانه وتعالى ، أن يتقبلها خالصة لوجهه الكريم . . وأن يجعلها في ميزان حسنات هذا الإمام العظيم . . إنه أعظم مسئول . . وأكرم مجيب .

> **دکتبور** محمد عمارة

 <sup>(</sup>١) انظر ترجمتنا للشيخ محمد الخضر حسين ، في كتابنا (معركة الإسلام وأصول الحكم)
 طبعة دار الشروق . القاهرة سنة ١٩٩٨ م . وكتابنا (نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم) سلسلة «في التنوير الإسلامي» - ص ٩ - ٢٣ طبعة نهضة مصر - القاهرة سنة ١٩٩٨م .

شرع الله الدين الحنيف في سماحة وحكمة ، فلم يأت بما فيه حرج ، أو بما ينبو العقل السليم عن قبوله ، وكانت هذه السماحة والحكمة من أسباب انتشاره في المعمورة وظهوره على الأديان كلها في أعوام معدودة ، وحيث بَلِي بعض الشرائع من قبل فدخلها فساد التبديل والتأويل ـ اشتدت عناية الشارع بتحذير الناس من أن يحدثوا في الإسلام ما ليس منه . قال بين : «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد» وقال «كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة»(١) .

ولم يخلص الدين مع هذه الزواجر من طوائف يلصقون به ما ينافى سماحته ، أو ما يشوه وجه حكمته . وقد كثرت هذه البدع حتى حجبت جانباً من محاسنه ، وكان لها أثر فى تنكر بعض القلوب لهدايته ، وهذا ما حمل كثيراً من أهل العلم على أن يتناولوا البدع بالتأليف خاصة ، كما فعل أبوبكر الطرطوشى (٢) وأبو إسحاق الشاطبى (٣) وغيرهما من رجال الدين .

<sup>(</sup>١) صحيح الإمام البخاري ..

 <sup>(</sup>۲) أبو بكر الطرطوشي ، محمد بن الوليد بن محمد بن خلف القرشي ، الأندلسي (٤٥١ - ٥٠٥ هـ ٥٢٥ هـ ١٠٥٩ - ١١٢٦ هـ ١٠٥٩ هـ ١٩٥٩ هـ ١٠٥٩ هـ ١٠٥٩ هـ ١٠٥٩ هـ ١٠٥٩ هـ ١٩٥٩ هـ ١٩٥٩

 <sup>(</sup>٣) الشاطبي ، إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي (٧٩٠ هـ ١٣٨٨م) من أبرز علماء الأصول ،
 ومن الحفاظ . . وبعد كتابه (الموافقات) راثداً في فن مقاصد الشريعة الإسلامية .

وللبحث في البدع مجال واسع ، ونحن نلم في هذا المقال بالقدر الكافي لإجابة رسائل اقترح أصحابها على المجلة (١) بيان ما هو سنة وما هو بدعة ، وفي الفرق بين السنة والبدعة ، وتمييز البِدْعِيّ من السُّنِّيّ إصلاح كبير .

<sup>(</sup>١) الجلة - التي يشير إليها المؤلف - هي الهداية الإسلامية - التي أصدرها الشيخ الخضر، بالقاهرة ، في عشرينيات القرن العشرين - لسان حال للجمعية التي أسها ، بنفس الإسم - وكتابه (رسائل الإصلاح) بأجرائه الثلاثة - عبارة عن المقالات التي نشرها في هذه الجلة .



## في هذه السلسلة الجديدة :

إذا كان «التنوير الغربي» هو تنوير علماني ، يستبدل العقل بالدين ، ويقيم قطيعة مع التراث . .

فإن «التنوير الإسلامي» هو تنوير إلهي ، لأن الله والقرآن والرسول صلى الله عليه وسلم: أنوار ، تصنع للمسلم تنويرا إسلاميا متميزا .

ولتقديم هذا التنوير الإسلامي للقراء ، تصدر هذه السلسلة ، التي يسهم فيها أعلام التجديد الإسلامي المعاصر :

- و د . محمد عمارة والمستشار طارق البشرى
- و د . حسن الشافعي و د . محمد سليم العوا
- ا . فهمى هويدى د . جمال الدين عطية
- . د . سيد دسوقى . د . كـمال الدين إمام
- د . عبدالوهاب المسيرى
  د . شريف عبدالعظيم
- ٠ د . عـادل حـسين ٥ د . صلاح الدين سلطان

وغيرهم من المفكرين الإسلاميين . . إنه مشروع طموح ، لإنارة العقل بأنوار الإسلام . الناشد

